


VNITŘNÍ REALITA
Svět za zavřenýma očima, kde přímou zkušeností dosáhnete 

poznání, úlevy a porozumíte existenci jako takové.
 
 
  
 

 

DAVID PŘIKRYL



Copyright © 2025 David Přikryl
ISBN 978-80-11-07961-1 (brožováno)

Copyright © Mgr. Tomáš Zahradníček - TZ-one

ISBN: 978-80-7539-296-1 (ePub verze)
ISBN: 978-80-7539-297-8 (mobi verze)
ISBN: 978-80-7539-298-5 (PDF verze)



3

Obsah

Předmluva.....................................................................................................4
Část I: Úvod – Pole vnitřní reality...........................................................6

Kapitola 1: Společná a vnitřní realita................................................. 7
Kapitola 2: Role vytváření významu.................................................. 11
Kapitola 3: Dva základy........................................................................17

Část II: Koncepty vnitřní reality............................................................23
Kapitola 4: Co je vnitřní realita?.......................................................24
Kapitola 5: Vnímání jako kreativní akt............................................ 30
Kapitola 6: Prostor vnitřní reality....................................................38

Část III: Cesta – rozpoznávání...............................................................45
Kapitola 7: Zrak.....................................................................................46
Kapitola 8: Vizualizace........................................................................52
Kapitola 9: Gravitace........................................................................... 57
Kapitola 10: Zvuk.................................................................................. 61
Kapitola 11: Pohyb.................................................................................68
Kapitola 12: Výraz v obličeji................................................................76
Kapitola 13: Dech..................................................................................83
Kapitola 14: Pozornost....................................................................... 90

Část IV: Možnosti a reintegrace............................................................ 96
Kapitola 15: Plasticita vnitřní reality................................................97
Kapitola 16: Reintegrace................................................................... 105
Kapitola 17: Žití v rámci hranic......................................................... 113

Část V: Praxe – Příklady meditací......................................................... 121
Cesta aneb Kudy a jak do vnitřní reality....................................... 124
Fascinace a neulpívání...................................................................... 128
Zvuk a pozornost................................................................................130
Bolest a úleva....................................................................................... 132

Příloha........................................................................................................ 134
Slovník klíčových konceptů............................................................. 135
Poznámky pro praktikující................................................................137
Závěr...................................................................................................... 139



4

Předmluva

Tato kniha začala jednoduchou otázkou – jaký je rozdíl mezi 
skutečností a fantazií?

Nemyslím to nějakým složitým filosofickým způsobem. Myslím to 
prakticky – jak rozpoznáme rozdíl mezi tím, co “tam” skutečně je, 
a tím, co si jen představujeme? Mezi světem vně naší hlavy a světem 
uvnitř ní?

Odpověď je překvapivá – realita není jen „někde venku“ a nečeká, 
až ji objevíme. A není ani jen „tady uvnitř“, vytvořená naší myslí. Je 
to něco, co se děje mezi námi a světem – tím, jak si věcí všímáme, 
jak jim rozumíme a jaký jim dáváme význam.

O čem tato kniha je
Tato kniha zkoumá vnitřní realitu – svět, který je nám pod 

hlukem vnější reality skrytý. Když přestaneme věnovat pozornost 
vnějšímu světu a místo toho ji věnujeme světu vnitřnímu, můžeme 
přímo pozorovat, jak probíhá, když dáváme věcem význam. Můžeme 
prozkoumávat vlastnosti a možnosti vnitřní reality samé. Můžeme 
také vidět, jak se formují naše hodnoty, všímat si, jak se objevují 
myšlenky a zkoumat prostory, které neexistují na fyzických mís-
tech. Můžeme sledovat naše vlastnosti ve vnitřní realitě, nacházet 
porozumění, úlevu a klid.

Smyslem této knihy je porozumět tomu, jak naše realita vzniká, 
nabídnout vnitřní realitu jako jinou perspektivu na to, co zažíváme, 
pozorovat mechanismy vzniku významu, a ukázat tak, jak veliká 
a krásná naše realita a náš život v ní je.

První část nám dává základ. Co to je realita, jak funguje, jak vzniká 
význam, co jsou hranice. Pozdější části nás provedou skutečným 
zkoumáním naší vnitřní reality prostřednictvím teorie a praxe.

Tato kniha vám nedá konečné odpovědi. Nabídne vám popis nej-
snadnější cesty, kterou jsem našel – jak postupovat, abyste mohli 
prozkoumávat a nacházet vlastní odpovědi a porozumění prostřed-
nictvím vlastní zkušenosti. 

Vnitřní realita splňuje mnoho dobrých vlastností – je zdarma, 



5

vždy a všem přístupná, jednoduchá, nesmírně hodnotná, přirozená, 
mocná, klidná, nezměrná. Vstup do ní je prostý a snadný jako zavřít 
oči. Pohyb v ní probíhá bez námahy – jen buďto možný je, nebo není. 
Průzkum vnitřní reality je cesta zvědavosti, je to cesta poznávání 
a porozumění. Některé události se dějí natolik rychle, že je ani při 
nejlepší vůli nedokážeme zpomalit. Ale jen to, že třeba jen na oka-
mžik zahlédneme záblesk poznání, nám může umožnit porozumět, 
a tím změnit všechno. Můžeme tak dojít na konec naší cesty. 

Jak používat tuto knihu
Tato kniha funguje na třech úrovních. Zaprvé ji můžeme číst 

ze zajímavosti – abychom pochopili myšlenky a přemýšleli o tom, 
jak realita funguje, jak vzniká význam a jak hranice formují to, co 
prožíváme.

Zadruhé ji můžeme použít jako teoretický rámec pro pochopení 
vlastní zkušenosti, který nám může pomoci organizovat a prohlu-
bovat naše porozumění vnějšímu i vnitřnímu světu.

Zatřetí, a to je nejdůležitější, můžeme si přečíst postupy v poz-
dějších částech a skutečně zkoušet zkoumání své vnitřní reality. 
Hodnota přichází ze skutečného zážitku, ne jen z přemýšlení o něm.

Každá kapitola staví na předchozích, ale můžete také přeskočit 
na to, co vás nejvíce zajímá. První část je o filosofii a teorii. Části 
II-V jsou o praktickém zkoumání. Přečtěte si to, co vás zajímá. Text 
se může zdát místy příliš složitý – pokud na takové místo narazíte, 
prostě jen text přečtěte a pokračujte dál. Uvidíte, že jeho smysl 
vyplyne z textu dalšího.

Vše testujte vlastním zážitkem. Najděte, co funguje, opusťte, co 
ne. Je to jako když hledáme cestu k nějakému novému cíli, když 
vyrazíme na výpravu nějakou neznámou trasou. Hledáme nejsnazší 
cestu. Když jdeme poprvé, cesta je úzká, zarostlá, často se musíme 
potýkat s překážkami, odklízet je z cesty a až půjdeme příště, půjde 
se nám o poznání lépe. Čím více tou nově nalezenou cestou chodí-
me, tím snadnější je cestování, až se promění v příjemnou procház-
ku, při které se můžeme jen radovat z okolí a z procházky samotné.

Začínáme.



6

Část I: Úvod – Pole vnitřní reality



7

Kapitola 1: Společná a vnitřní realita

Zavřeme oči a představme si fialového slona. Zkusme to jas-
ně – zvednutý chobot, vlající uši. Teď otevřeme oči a podívejme se 
na zeď před námi.

Jaký je rozdíl?
Obojí jsou zážitky, které právě teď prožíváme. Obojí se objevuje 

v našem vědomí. Ale jedno se zdá nepopiratelně skutečné, zatímco 
druhé se zdá jako představivost. Proč?

Trvající kauzální struktura
Zeď je součástí toho, čemu říkáme společná realita – sdílený svět, 

který existuje bez ohledu na to, jestli o něm přemýšlíme. Byla tam 
předtím, než jsme se na ni podívali. Bude tam i poté, co odejdeme. 
Jiní lidé ji také vidí.

Slon v naší představivosti existuje pouze v našem soukromém 
prožitku. Zmizí, když o něm přestaneme přemýšlet. Nikdo jiný ho 
nevidí. Neovlivňuje nic kromě naší vlastní mysli.

Ale co přesně dělá zeď „společnou realitou“ a slona „představi-
vostí“?

Odpověď: Realita je trvající, propojená síť příčiny a následku.

Co je tato síť příčiny a následku?
Představme si realitu jako obrovskou síť, kde se věci vzájemně 

ovlivňují předvídatelnými způsoby. Oheň ohřívá naši ruku. Gravi-
tace přitahuje věci dolů. Světlo se odráží od povrchů. Naše svaly 
pohybují naším tělem.

Tyto interakce nejsou náhodné. Následují vzorce. Dotkneme se 
plamene a spálí nás. Tyto vztahy příčiny a následku fungují bez 
ohledu na to, jestli se díváme, bez ohledu na naši identitu.

Tato síť interakcí – tato síť příčin a následků, akcí a reakcí, které 
se objevují ve stejném vzoru v různých situacích s různými objek-
ty, tedy to, jak na sebe věci navzájem působí – je to, čemu říkáme 
kauzální struktura reality. 



8

Proč „trvající“?
Kauzální struktura nezmizí, když jí přestaneme věnovat pozor-

nost. Podívejme se pryč od zdi a pak se podívejme zpátky – stále tam 
je, beze změny. Strom, který jsme včera viděli, je dnes stále v lese 
(pokud ho někdo nepokácel, což je také událost příčiny a následku). 
Slon v naší představivosti naproti tomu zmizí v okamžik, kdy o něm 
přestaneme přemýšlet. Realita trvá, protože je držena pohromadě 
vztahy příčiny a následku, které pokračují v práci bez ohledu na to, 
jestli je někdo pozoruje, nebo co si o nich kdo myslí.

Proč „propojená“?
V realitě nic neexistuje izolovaně. Sama existence vyžaduje hranice, 

které oddělují jedno od druhého. Všechno se spojuje se vším ostatním 
prostřednictvím řetězců jednotlivých vztahů příčiny a následku.

Strom neroste jen tak sám. Čerpá živiny z půdy, vyměňuje plyny 
se vzduchem, zachycuje světlo ze slunce, poskytuje domov ptákům 
a hmyzu a účastní se vodního cyklu.

Změňme jednu část této sítě a účinky se rozšíří celým systémem. 
Pokácejme strom a stín zmizí, což ovlivní rostliny pod ním. Uhlík 
uložený v jeho dřevě se uvolní. Ptačí hnízdo je zničeno.

Toto kauzální propojení je klíčové. Realita není sbírka oddělených 
objektů umístěných vedle sebe. Je to na nás nezávislý systém vztahů 
příčin a následků, o kterém nemůžeme v této rovině nic víc říct.

Realita jako věc, se kterou se musíme všichni vypořádat
Ještě je tu ale další způsob, jak o tom přemýšlet: Realita je to, co 

nutí všechny bytosti se shodnout.
Můžeme se neshodnout na tom, jestli je strom krásný. Můžeme 

se hádat o tom, jestli by měl být pokácen. Můžeme dokonce vidět 
jeho barvu trochu odlišně (možná je jeden z nás barvoslepý).

Ale nemůžeme se neshodnout na tom, jestli existuje něco, co 
blokuje cestu, kde strom stojí. Všichni musíme okolo něj chodit. 
Všichni zmokneme, když pod ním stojíme v dešti. Srnec také chodí 
okolo něj. Netopýr přes něj přelétá. Mravenec po něm leze nahoru.

Všechny bytosti – bez ohledu na jejich perspektivu, jejich smysly 
nebo jejich pojmy – musí řešit stejnou kauzální strukturu. Strom 



9

blokuje cestu všem.
To je to, co dělá realitu „společnou“. Je to sdílené omezení, které 

koordinuje zkušenost každého. Je to základ, se kterým musíme 
všichni pracovat, bez ohledu na naše osobní perspektivy nebo přání.

Příklady kauzální struktury
Gravitace: Ať gravitaci chápeme nebo ne, ať v ni věříme nebo 

ne, puštěné předměty padají. To se děje všem, všude. Je to trvající 
vzorec příčiny a následku, se kterým musí všechny bytosti počítat.

Vlastnosti vody: Voda teče dolů. Mrzne při určitých teplotách 
a tlacích. Vede elektřinu. Tyto chování jsou konzistentní bez ohledu 
na to, kdo se s vodou setká.

Potřeby našeho těla: Potřebujeme kyslík k přežití. Z toho se nedá 
vymluvit. Kauzální struktura naší biologie nás nutí dýchat. Nemů-
žeme se jen tak bez následků rozhodnout nedýchat.

Zvuk: Tleskneme rukama a zvukové vlny cestují vzduchem. Jiní 
v blízkosti to také slyší. Řetězec příčiny a následku (náš pohyb – vib-
race vzduchu – jejich ucho) je stejný pro všechny v dosahu.

Nic z tohoto není „jen pojem“ nebo „jen vnímání“. Jsou to sku-
tečné vzorce v kauzální struktuře, se kterými musí všechny bytosti 
pracovat, na kterých jsme všichni přirozeně v souladu.

Co věci, které se mění?
Pak je tu otázka: „Ale plamen trvá jen sekundy a pak zmizí. Duhy 

se objevují a mizí. Nejsou tyto věci skutečné?“
Jsou naprosto skutečné. Není totiž důležité, jestli je něco trva-

lé – důležité je, že jestliže něco existuje, pak se to účastní v síti 
příčiny a následku. Plamen zahřívá naši ruku, spotřebovává kyslík 
a vydává světlo, které ostatní vidí. Když existuje, je součástí kauzální 
sítě, ovlivňuje jiné skutečné věci a je jimi ovlivňován. Když plamen 
zhasne, proces příčiny a následku skončil, ale když existoval, byl 
opravdu součástí společné reality.

Realita versus představivost
Společná realita se tedy účastní příčiny a následku. Trvá sama od 

sebe, jako automat, bez závislosti na nás, bez pozorování. Nutí různé 



10

pozorovatele souhlasit. Má předvídatelné účinky na jiné skutečné 
věci. Pokračuje bez ohledu na to, jestli si toho někdo všímá.

Představivost naproti tomu nemá příčinu a následek mimo naši 
mysl. Zmizí, když jí přestaneme věnovat pozornost. Je soukro-
má – ostatní ji nemohou ověřit. Nemá předvídatelné vzorce, které 
by ostatní mohli testovat. Existuje pouze dokud ji udržujeme.

Představovaný plamen nic neohřívá, nepoužívá kyslík, nevydává 
světlo, které by ostatní mohli vidět. Existuje pouze jako proces v naší 
mysli – která je sama součástí kauzální struktury, ale představený 
plamen se nerozšiřuje za tento mentální proces.

Proč je to důležité pro vnitřní realitu
Pochopení společné reality – trvající kauzální struktury – je 

zásadní předtím, než prozkoumáme vnitřní realitu. Vnitřní realita 
není oddělená od společné reality. Naše mysl, naše vnímání, naše 
schopnost introspekce – to všechno je také součástí kauzální struk-
tury. Když obrátíme svou pozornost dovnitř, neopouštíme realitu. 
Zkoumáme jinou část stejné kauzální sítě – tu část, která se děje 
uvnitř našeho nervového systému, v prostoru vědomí.

To znamená, že naše vnitřní zkoumání jsou skutečná, ne ima-
ginární. Co objevíme, má skutečné účinky. Ostatní mohou ověřit 
podobné zkušenosti. Metody a praxe mohou být testovány a zdo-
konalovány. Když tomuhle porozumíme, pochopíme, že vnitřní 
zkoumání není „jen subjektivní“ nebo „neskutečné“. Naše vědomí je 
stejně skutečné jako strom. Obojí jsou součástí kauzální sítě. Obojí 
následuje vzorce. Obojí může být zkoumáno.

Základ
Teď máme náš výchozí bod:
Realita je trvající, propojená síť příčiny a následku, která nutí všech-

ny bytosti k souladu, bez ohledu na jejich perspektivu nebo smysly.
To je společný základ – sdílený svět, kterým všichni společně 

procházíme.
Ale jak vlastně víme o této kauzální struktuře? Jak rozpoznáváme 

vzorce v ní? Odkud pochází význam?
To je to, co prozkoumáme dál.



11

Kapitola 2: Role vytváření významu

Máme tedy existující trvalou síť příčin a následků – to, čemu 
říkáme realita. Ale to je to, co nám často uniká – tato struktura 
nepřichází již uspořádaná do „stromů“ a „plamenů“ a „duh“.

To uspořádání děláme my.

Surové a rozpoznané
Podívejme se na text, který právě čteme. Vidíme slova, věty, smysl. 

Ale co vlastně dosahuje našich očí? Vzorce světla a tmy, specifické 
vlnové délky světla dopadající na naši sítnici.

Náš zrakový systém tyto surové vzorce organizuje do písmen. 
Náš mozek rozpoznává tato písmena jako slova. Naše mysl z těchto 
slov extrahuje význam. V každém kroku aktivně uspořádáváme to, 
co by jinak bylo nerozlišenou informací.

Dítě hledící na stejnou stránku vidí vzorce, ale ne písmena. Někdo, 
kdo neumí číst česky, vidí písmena, ale ne smysl. Surový vstup je 
stejný – světelné vzorce jsou identické – ale co je rozpoznáno, závisí 
zcela na tom, kdo rozpoznává.

Kauzální struktura tam je (světelné vzorce existují nezávisle), ale 
vzorec „slov se smyslem“ existuje pouze, když ho někdo rozpozná.

Rozpoznávání je aktivní práce, nikoli pasivní přijímání.

Význam jako podmínka rozpoznání
Je důležité si uvědomit, že bez vytváření významu neexistuje 

vůbec žádná rozpoznatelná realita.
Kauzální struktura existuje – síť příčin a následků pokračuje v prá-

ci. Ale aby se z této struktury stalo něco, o čem můžeme přemýšlet, 
o čem můžeme mluvit nebo v čem se můžeme orientovat, musíme 
z ní vytvořit význam, dát jí smysl.

Třeba taková ultrazvuková píšťalka pro psy. Produkuje zvukové 
vlny – skutečné vibrace ve vzduchu, součást kauzální struktury. Ale 
my ji nemůžeme slyšet. Zvuk je mimo náš rozsah slyšení. Pro nás, 
v naší realitě, tento zvuk neexistuje. Pes stojící vedle nás ho slyší 
jasně. Stejná fyzická realita – jiná rozpoznaná realita.



12

Nebo si představme, jak vcházíme do lesa. Botanik rozpozná 
nesmírné bohatství – desítky odlišných druhů rostlin, růstové 
vzorce, které stromy jsou zdravé nebo nemocné. My rozpoznáme 
„stromy“ a „zelené věci“. Srnec rozpozná potenciální potravu a úkry-
ty. Mravenec rozpozná chemické stopy a překážky.

Kauzální struktura – skutečný les – je pro všechny stejná. Ale co 
z ní každý rozpozná, čemu věnuje pozornost – co se stává smyslu-
plným a důležitým – je radikálně odlišné.

Vytváření významu je to, co přeměňuje surovou kauzální struk-
turu do rozpoznatelných vzorců. Bez toho je tu jen nerozpoznané 
dění. Žádné vzorce, protože „vzorec“ sám je smysluplná kategorie, 
kterou vytváříme.

Zjednodušení pomocí symbolu
Tady je jedno z nejmocnějších kouzel, které děláme: bereme 

komplexní vzorce příčiny a následku a nahrazujeme je symboly.
Vidíme konkrétní konfiguraci kmene, větví, listí, kůry – vše kau-

zálně propojené, účastnící se fotosyntézy, rostoucí, existující v pro-
storu. Naše mysl stlačí všechnu tuto složitost do symbolu „strom“.

Teď můžeme přemýšlet o stromech, aniž bychom některý vní-
mali. Můžeme o nich mluvit s ostatními. Můžeme dělat plány, které 
je zahrnují. Můžeme si pamatovat stromy z minulosti. Můžeme si 
představovat stromy v budoucnosti.

Symbol „strom“ se stává objektem, kterým můžeme manipulovat 
ve své mysli. To je vytváření významu: brát surovou kauzální složi-
tost a vytvářet pracovní reprezentace.

Klíčové ale je, že symbol není věc. „Strom“ je naše konstrukce, 
náš způsob, jak rozdělit kauzální strukturu na zvládnutelné části. 
Realita nepřichází předem rozdělená do jednotlivých objektů zva-
ných „stromy“. To rozdělení je naše práce.

Toto nahrazení, tato substituce, je zjednodušení. Symbol „strom“ 
vynechává přesné molekulární složení, buněčné procesy probí-
hající právě teď, každý jednotlivý list, úplnou historii stromu, jeho 
roli v kauzální síti ekosystému, jeho interakci s půdními mikroby 
a specifický vzorec textury kůry.

To všechno existuje v kauzální struktuře, ale symbol to ignoruje. 



13

Musí, protože nemůžeme udržet v mysli nekonečnou složitost. 
Vytváření významu vyžaduje výběr toho, co je pro nás důležité, 
a ignorování zbytku.

Jak význam současně odhaluje a zakrývá
Tak vzniká paradox – vytváření významu nám současně odhaluje 

realitu a zároveň ji před námi skrývá.
Odhaluje, protože bez symbolu „strom“ bychom se nemohli 

orientovat v lese. Zjednodušení dělá realitu použitelnou. Můžeme 
plánovat, kam jít, kde odpočívat, čemu se vyhnout. Význam umož-
ňuje efektivní zapojení s kauzální strukturou.

Zakrývá, protože symbol „strom“ nás nutí přestat vidět obrovskou 
složitost, kterou reprezentuje. Zapomeneme na buněčné dýchání, 
transportní systémy vody, symbiotické vztahy s ekosystémem. 
Význam, který jsme vytvořili, zvýrazňuje určité aspekty a tlačí jiné 
do pozadí – dokonce je eliminuje.

Každý význam nutně ignoruje obrovská množství kauzální struk-
tury. To není chyba – je to nutné. Nemůžeme jednat na základě 
nekonečné informace. Potřebujeme kompresi, výběr, filtrování.

Cena za to je částečnost. Když vytváříme jakýkoli význam, ukazuje 
nám jen některé aspekty reality a jiné skrývá.

Různé významy ze stejné struktury
To vysvětluje něco důležitého – různí lidé mohou vytvářet zcela 

odlišné významy ze stejné kauzální struktury.
Podívejme se na strom. Lesník vidí „dřevo“ - ekonomickou hod-

notu, práci, zdraví. Ekolog vidí „systém ukládání uhlíku“ - environ-
mentální funkci. Dítě vidí „příležitost ke šplhání“ - možnost hry. 
Malíř vidí „kompozici světla a stínu“ - estetický objekt. Pták vidí 
„potenciální místo pro hnízdo“ - habitat.

Každý význam zvýrazňuje různé aspekty stejné základní kauzál-
ní sítě. Žádný není „špatný“ – jsou to různé způsoby interpretace 
struktury založené na různých účelech, kapacitách a kontextech.

Kauzální struktura obsahuje všechny tyto možnosti. Který význam 
vznikne, závisí na tom, kdo význam vytváří a proč.


